
1 
 

La parte bendita 

 

 

 

 

 

Fernando Franulic Depix 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Propiedad intelectual N° 2023-A-7367 



2 
 

1.- Mercancías, calaveras, silencios 
 

¿Hasta qué punto la Independencia de Chile significó una transformación de la 

estructura social? ¿Acaso existe una marcada continuidad con las formas sociales del período 

de la baja colonia? La mayoría de los historiadores chilenos, junto con los sociólogos, 

coincide en que fue una transformación política, en donde no cambió la estructura de clases. 

En ello no cabe duda, sin embargo, una sociedad no se delimita a lo político y a lo social –

desde aquella diferenciación funcionalista, ya que el todo es más que la suma de las partes. 

Así, dentro de esta lógica, se halla lo cultural, un fundamento elemental de las disposiciones 

de cualquier sociedad, más aún cuando, siguiendo la epistemología estructural, la cultura 

conforma un entramado ausente: como es la diferencia sígnica entre sintagma y paradigma. 

Por otro lado, generalmente se confunde, entre los sociólogos de baja capacidad analítica, lo 

que es la estructura: hablan y escriben, interminables papers que no tienen sentido de ser, 

donde plantean hipócritas hipótesis sobre la estructura social, y al unísono, mezclan este 

concepto con otros, menos consistentes, como es la sociedad civil. ¿A qué se refieren con 

sociedad civil? ¿Es decir, son hegelianos de derecha? ¿O la sociedad civil es un 

compartimento que coexiste con la sociedad religiosa y la sociedad militar? ¿Por ende, existe 

una sociedad incivil, la que ocupa otro tipo de capital social comunitario? Aquel sociólogo 

prosaico expresa este concepto en sus emisiones textuales para objetualizar a un plano 

intermedio, que se halla entre la familia y el Estado: configuran este plano social, las 

organizaciones no gubernamentales, las juntas de vecinos, las agrupaciones deportivas, los 

clubes sociales, entre otras instancias. En este sentido, el sociólogo prosaico cree –o cree 

creer– que está prefigurando unos grandes textos y, desde esta identidad fabricada de doble 

vida o, quizá, doble vida doble, se encuentra pleno para entrar en las lides, colmadas de dimes 

y diretes, de la teoría social. Como diría Gaston Bachelard, esto es parte de la psicología del 

concepto.    

 Ahora bien, me parece que, leyendo a variados teóricos no-prosaicos, la única 

estructura de la sociedad es la de los signos que configuran las culturas y las formas de los 

ideologemas. La sociedad contemporánea se configura, básicamente, de fenómenos sígnicos, 

los que constituyen una sociosemiótica, vale decir, el fenómeno sígnico es un fenómeno 

social. En esta sociedad que produce una serie de semiosis, interpretaciones de los signos 



3 
 

originales, en el sentido no de un origen mítico o patético, sino de los signos cuando son 

enunciados en tanto sintagmas, para luego proceder, en un arcano mecanismo, a asumir el 

carácter de ideología dominante o de discurso sociocultural. Me refiero a signos iniciales que 

valen en su semántica, en el contexto de una sociedad que requiere de lo novedoso, para así 

destacar en las atrocidades del consumo. En este campo significante, Julia Kristeva desarrolla 

la noción de ideologema, concepto capital en el entendido de que los textos –campos 

metodológicos según Roland Barthes– condensan el pensamiento dominante de una sociedad 

dada: las emisiones textuales implican una relación dialéctica –sin considerar la dialéctica en 

su versión clásica– con las formas ideopolíticas globales. Entonces, ¿cómo se traslada esta 

jerga etic al pasado de la sociedad chilena, sin caer en el anacronismo ni en la sobre-

interpretación?     

Llamo baja colonia al último período de la sociedad colonial –asimismo nominada 

como sociedad colonial tardía– que, por analogía del final de la Edad Media Occidental, 

poseía varios conflictividades societales, se trataba de una sociedad quebrada, con rupturas 

importantes, por ejemplo, con relación a las castas y sus costumbres, al vagabundaje con sus 

delitos, a las jerarquías intermedias que se consolidaban y, por cierto, a una abundante y 

arrolladora problemática de índole moral, lo que preocupaba a las autoridades y a la clase 

opulenta. Ahora bien, cabría preguntarse el sentido del término “moral” según los cánones 

de la baja colonia y, además, en el proceso de la Independencia de Chile. Si en algo ambos 

períodos tienen en común es la preocupación excesiva por la sexualidad, aunque no 

configuraban una similitud total en lo doctrinario y en lo ideológico. 

En tanto conocimiento del pecado y de lo correcto, la moral colonial, basada en la 

reflexión teológica y en el derecho canónico, era una doctrina altamente desigual, los 

elementos doctrinales variaban según las categorías sociales, siendo, principalmente, una 

textualidad que cercaba y perseguía las manifestaciones culturales de los pobres. Esta 

situación incidía en un principio básico de la moral: en general, la moral es la respuesta a la 

cuestión de la convivencia entre seres humanos distintos, pregunta que se hace urgente en 

espacios donde existen fuertes diferencias culturales entre los grupos sociales. 

  En este sentido, la baja colonia se componía, en términos de estratificación social, de 

la clase opulenta con sus desavenencias, del clero secular y regular, de los funcionarios de la 

Corona, de los militares de la Guerra de Arauco, de los indígenas y las castas, junto a una 



4 
 

serie de individuos que eran conceptuados como pobres. No obstante, dentro de este mundo 

socialmente complejo, los juristas connotados en la corte de los Austrias establecieron una 

separación neta entre la República de españoles, la República de indios y las Castas.  

Las dos primeras representaban la división básica de estas sociedades en donde el Rey 

había triunfado y, por ende, tenía la judicatura y el gobierno, entregándoselo a los miembros 

de su república. Entonces, la república de indios debía acatar las leyes hispanas y los 

mandamientos de la Iglesia, puesto que sus miembros eran considerados, jurídicamente, 

miserables y rústicos, lo que incidía en instituciones que supuestamente los resguardaban, 

como las tasas de trabajo en las encomiendas y el protector de indios en la Real Audiencia. 

  En este pensamiento jurídico, cuyo mayor representante es Juan de Solórzano y 

Pereira en su Política Indiana (1647), las castas significaban confusión de estados sociales y 

culturales, en el sentido de que era una población surgida de la mezcla y de una alteridad 

peligrosa, lo que conllevaba el vicio y el pecado de la carne: estos grupos practicaban los 

peores males públicos que podían imaginar los más doctos hombres de leyes y los más 

pulcros obispos. En el caso del Chile colonial, se trataba de mestizos, negros, mulatos y 

zambos. 

Así, por ejemplo, para pertenecer al gremio de los Plateros en Chile dieciochesco se 

debía “ser persona de buenas costumbres, y de padres conocidos, libres de mala raza”1. 

 Estas categorías sociales estaban ligadas, dentro de este discurso político-jurídico, al 

acto sexual: era a través de la sexualidad el modo en que se producía la mixtura de los grupos 

humanos presentes en el territorio americano. Entonces, la moralidad colonial en Chile era 

básicamente una moral sexual, preocupada de los actos carnales de los indígenas y de los 

pobres, castigando y manipulando las prácticas eróticas. Y de esta moral sexual se derivaba 

las nociones de vicio, de mal vivir, de ofensas, de ociosidad, entre otras. 

Una mujer, en el 1771, escribía al Presidente del Reino que cerrase un callejón en La 

Chimba, cercano a los recoletos franciscanos, que daba al patio de su casa, puesto que en el 

día era refugio de rufianes y de ladrones, en tanto que en la noche un lugar de sexualidades 

amancebadas, todo lo cual era en perjuicio de Dios y de la causa pública.    

                                                           
1 Medina, José Toribio, Cosas de la Colonia. Apuntes para una crónica del siglo XVIII en Chile, Santiago, 

Fondo Histórico y Bibliográfico José Toribio Medina, p. 9. 



5 
 

En cualquier caso, se trataba de una moral sexual vinculada a una estética corporal, 

ya que eran los fenotipos –rostros y cuerpos, clasificación de colores y formas–, los que 

hablaban de la pertenencia moral, en este juego de las culpas sexuales del clero y la clase 

opulenta. Estos ejercicios de clasificación asemejaban a una botánica, una categorización 

como los botánicos trabajan sobre las plantas, pero en este caso las categorías estaban 

inscritas en cuerpos humanos que eran diferentes y esto daba pie a una información visual, 

también, por cierto, a una información moral2. 

Entonces, se trataba, incluyendo a la moralidad surgida en el contexto de la 

Independencia de Chile, de un orden axiológico, en donde la sexualidad de los pobres era 

cogida por un discurso que se basa, en general, en el adoctrinamiento en torno a las 

costumbres maniacas y caprichosos de la clase opulenta: los pobres constituían el signo 

imperecedero de lo que se debe moralizar, es decir (y siguiendo algunos planteos de Charles 

Sanders Peirce), la norma social sobre el modo de encarnar, en la carne del pecado de la 

carne, el discurso oficial. Este legisigno (el pecado del pobre) conformaba una mercancía en 

el sentido de que alrededor de este circulaba una red de capital económico, la cual fue 

considerable a medida que crecía la razón formal para administrar la beneficencia. 

Puedo plantear que el silencio se instituye, como un tiempo ausente del que poco o 

nada se sabe, como una línea fina de la cual se ha perdido el rastro de su forma o silueta, 

entre la calavera como signo motivado de la sabiduría en la baja colonia, así lo atestigua la 

pintura barroca de los obispos, prelados y priores, y la calavera en tanto guarismo racional 

cuando la beneficencia amplía sus atribuciones en los cementerios seculares, ganando dinero 

a través de diferentes tipos de entierro. Los pobres siempre en la fosa común, a pesar de sus 

calaveras interiores, de sus sabidurías ancestrales, de sus disfunciones en el marco de la 

cultura católica.   

Entre el ideologema de una semiótica contemporánea y el trabajo en el archivo de las 

historicidades lacunares, pienso, con inquietud pausada, que algunas veces debemos 

conformarnos con la emización de lo etic.     

    

                                                           
2 Para un amplio debate al respecto, ver Zúñiga, Jean-Paul, “ ‘Muchos negros, mulatos y otros colores’ Culture 

visuelle et savoirs coloniaux au XVIII siècle”, Annales. Histoire, Sciences sociales, N° 1, Vol. 68, 2013. 

 

 



6 
 

2.- El viático (grabado de Claudio Gay, ca. 1835) 

 

 

 

 

 

Una procesión 

en la década portaliana 

indagatoria de muerte 

sufrible manera de llevar la culpa 

la culpa de los infelices 

infelices maneras de nombrarlos 

miserables es poca palabra 

 ellos no tenían el derecho natural 

a la lamentación 



7 
 

al descaro de soñar 

a la simpleza y a la belleza 

según el credo 

de los prelados 

de los priores 

de los deanes 

según la fórmula 

de los gobernantes 

de las grandes damas 

de los capitalistas  

Insurrectos artífices  

de gloriosas matanzas 

de magnánimas  

aberraciones 

como en la batalla de Lircay 

1829 

Hito esencial en la construcción del Estado Nación 

para los historiadores de diestra y de siniestra 

Pensad en el primer pobre de la lámina superior 

¿Quién es? ¿Qué hace allí, en la procesión para entregar la extremaunción? 

Antiguas usanzas, pretéritos modos de ocupar un birlocho 

Mientras el agónico está cubierto de sangre 

Un grupo mira directamente 

El otro sigue la reglamentación de estar arrodillado 

Porque es la carne y la sangre de Cristo 

¿acaso se macilla con la visión de los pobres?  

Dos grupos, pero un solo dolor: 

el catolicismo 

 

 

 


